
Les petits cahiers de viedelame

Enseignements et homelies

de l’abbaye de Lerins





Table des matieres

			   Le pardon

			   Consentir

			   Les epreuves

			   Chercher Dieu

			   Apprends-nous a prier



Le pardon

Cette méditation sur le pardon s’appuie sur une lecture à 

la messe de Matthieu 18, 21-19,1. 

Les évangiles et toute l’Ecriture nous enseignent que 

le pardon est un chemin de vie. Si Dieu nous pardonne 

c’est pour nous faire vivre, et surtout vivre une fraternité. 

Pour moi qui vis en communauté, nous serions parfois 

tentés de dire que c’est une utopie. Nous savons combien 

la guerre des égo, les blessures et les ressentiments, 

parfois légitimes, sont autant de freins ou de poisons sur 

un chemin de paix et d’unité. Mais nous expérimentons 

combien le chemin du pardon nous libère.

Frère Marie, Abbaye de Lérins, 04 février 2022 



Mt 18,21-19,1 

Nous savons que le pardon est une notion difficile d’approche. Il y a le pardon 

de surface et il y a le pardon du fond du cœur et entre les deux il y a souvent 

une grande distance, un long chemin, avec des situations plus ou moins 

complexes.	

Le mot de pardon, lui-même porte une histoire chargée et a trop souvent pris le 

sens de devoir et d’obligation morale et culpabilisante qui en occulte la dimension 

libératrice, le « Il faut pardonner ». Nous entendons souvent l’expression de 

cette tension intérieure et douloureuse : « Je ne suis pas capable de pardonner, 

j’ai trop mal, je n’y arrive pas. » Le plus souvent dans un contexte ou l’autre ne 

reconnaît pas ses torts ou n’exprime aucun regret du mal qu’il m’a causé.	

Dans les évangiles les deux mots en grec employés pour désigner le pardon 

sont liés à l’idée d’un allègement, un acte libérateur. Nous avons le mot délier, 

qui redonne un statut de liberté à une personne par rapport à un poids moral 

et spirituel, mais qui dit délier dit aussi remettre en liaison, en relation libre avec 

Dieu et les autres. Et nous avons le mot remettre, comme dans notre évangile 

ou dans le Notre Père, remettre une dette, c’est-à-dire libérer une personne de 

l’attachement de la dette qu’elle a envers moi. Mais en remettant je libère aussi 

en moi l’espace d’une relation nouvelle, je libère l’espace dans lequel l’autre a la 

possibilité de redevenir mon frère, ma sœur. Mais il arrive aussi que cet espace 

de retour, de réconciliation ne trouve pas de réciprocité. C’est douloureux, et Dieu 

connaît aussi nos douleurs, il ne les force pas mais veut aussi les transformer 

dans l’espérance et la foi. L’amour de Dieu agit comme un appel à nous déplacer, 

un appel à ouvrir à nouveau des espaces de vie et de relation.	

Dans la bouche de Jésus, le pardon est un chemin de vie et de liberté d’enfant 

de Dieu. Ce chemin de vie et de liberté se trouve dans un modèle existentiel et 

spirituel, ce modèle qu’est le Christ lavant les pieds de ses disciples et qui sur 

la Croix intercèdera auprès du Père en disant : « Père pardonne-leur car ils ne 

savent pas ce qu’ils font ». C’est son pardon et son don inconditionnel qui vient 

nous saisir et ouvrir de nouveaux chemins de vie et de fraternité. 



Consentir

Méditation à partir de Jean 21, 15-19. Il ne s’agit pas de 

consentir à tout et n’importe quoi. On consent au bien 

et non au mal. Consentir ne signifie pas vivre dans une 

impuissance à changer les choses, mais accepter les 

réalités qui tissent ma vie présente pour les aborder avec 

l’amour du Christ. Seul ce consentement peut changer 

les choses. Consentir, que ce soit en communauté, en 

couple, dans d’autres réalités de vie, c’est aussi s’engager, 

engager sa vie. C’est de l’ordre de ‘l’être avec’.

Frère Marie, Abbaye de Lérins, 04 février 2022 



Jean 21,15-19 

Après le repas au bord du lac, Jésus ressuscité dit à Simon-Pierre : « Simon, fils 

de Jean, m’aimes-tu plus que ceux-ci ? » Il lui répond : « Oui, Seigneur, je t’aime, tu 

le sais. » Jésus lui dit : « Sois le berger de mes agneaux. » Il lui dit une deuxième 

fois : « Simon, fils de Jean, m’aimes-tu ? » Il lui répond : « Oui, Seigneur, je t’aime, tu 

le sais. » Jésus lui dit : « Sois le pasteur de mes brebis. » Il lui dit, pour la troisième 

fois : « Simon, fils de Jean, est-ce que tu m’aimes ? » Pierre fut peiné parce que, 

pour la troisième fois, il lui demandait : « Est-ce que tu m’aimes ? » et il répondit 

: « Seigneur, tu sais tout : tu sais bien que je t’aime. »

Jésus lui dit : « Sois le berger de mes brebis. Amen, amen, je te le dis : quand tu 

étais jeune, tu mettais ta ceinture toi-même pour aller là où tu voulais ; quand 

tu seras vieux, tu étendras les mains, et c’est un autre qui te mettra ta ceinture, 

pour t’emmener là où tu ne voudrais pas aller. » Jésus disait cela pour signifier 

par quel genre de mort Pierre rendrait gloire à Dieu. Puis il lui dit encore : « Suis-

moi. » « Suis-moi » 

Jésus et Jésus ressuscité est un guide, plus même qu’un guide puisqu’il est le 

chemin. Entre Jésus et tout baptisé il y a une alliance. C’est le sens de la triple 

demande de Jésus à Pierre : « M’aimes-tu ? » Cet amour nous rend responsables, 

c’est à dire capables de réponse et d’engagement à travers des situations, des 

évènements que nous ne choisissons pas la plupart du temps mais qui requièrent 

notre consentement pour les traverser avec le Christ. Comme le Christ Jésus qui 

jusqu’au bout a été le répondant du Père, de celui qui l’a envoyé pour manifester 

son amour aux hommes, ceux qui portent le nom de chrétiens sont aussi appelés 

à être les répondants du nom du Christ et de son Esprit par lequel nous sommes 

signés, marqués. Et ce répondant ne s’opère pas par nos propres forces, mais 

comme le dit St Jean par grâce sur grâce (Jn 1, 16), venant de Jésus et de l’Esprit 

Saint. Car nous cheminons avec nos chutes et nos relèvements, avec nos forces 

et nos faiblesses, nos qualités et nos défauts, avec nos limites et par-dessus tout 

pas seuls. Nous cheminons avec Jésus bien-sûr, mais aussi avec les autres, avec 

nos frères, ces frères comme dans le cas d’une communauté que nous n’avons 

pas préalablement choisis, mais auxquels nous consentons.	

 



Les epreuves

Nous traversons des épreuves de toutes sortes liées à bien 

des aléas de la vie. Il y a une épreuve d’une autre teneur, 

celle dont nous prions le Père de nous garder, qui est la 

tentation contre la foi, la confiance, l’espérance. Les unes 

peuvent nous mener à l’autre, devant l’incompréhension 

du scandale du mal. Les épreuves naturelles, humaines, 

n’émanent pas de la volonté de Dieu, mais il nous permet 

de les habiter avec la force et le soutien de son Esprit 

pour les traverser, ouvrir un chemin de vie. Nous avons 

aussi besoin les uns des autres.

Frère Marie, Abbaye de Lérins, 04 février 2022 



Jacques 1, 1-4	   

¹Moi, Jacques, serviteur de Dieu et du Seigneur Jésus Christ, je vous salue 

joyeusement, vous qui appartenez aux douze tribus d’Israël dispersées dans 

le monde.	 ² Mes frères, quand vous butez sur toute sorte d’épreuves, pensez 

que c’est une grande joie.  ³ Car l’épreuve, qui vérifie la qualité de votre foi, 

produit en vous la persévérance, ⁴ et la persévérance doit vous amener à une 

conduite parfaite ; ainsi vous serez vraiment parfaits, il ne vous manquera rien.  

Psaume 118, 67-68.71-72.75-77 : 67Avant d’avoir souffert, je m’égarais; 

maintenant, j’observe tes ordres. 68 Toi, tu es bon, tu fais du bien : apprends-

moi tes commandements. 71 C’est pour mon bien que j’ai souffert, ainsi, ai-

je appris tes commandements. 72 Mon bonheur, c’est la loi de ta bouche, 

plus qu’un monceau d’or ou d’argent. 75 Seigneur, je le sais, tes décisions 

sont justes; tu es fidèle quand tu m’éprouves. 76 Que j’aie pour consolation 

ton amour selon tes promesses à ton serviteur! 77 Que vienne à moi ta 

tendresse, Seigneur, et je vivrai. 

«Mes frères, quand vous butez sur toute sorte d’épreuves, pensez que c’est 

une grande joie». 

Les épreuves ne peuvent pas manquer dans notre vie. Mais, comment 

peuvent-elles être pour nous une grande joie, comme nous le dit la lettre 

de Jacques ? Dans la parabole du semeur, Jésus avait parlé de ceux qui « 

accueillent la Parole avec joie ; mais qui n’ont pas de racines, et, au moment 

de l’épreuve, ils abandonnent. » (Luc 8,13)

Et alors qu’il avait dit à ses disciples : « Vous, vous avez tenu bon avec moi 

dans mes épreuves » (Luc 22,28), à Gethsémani il leur dira : « Veillez et priez, 

pour ne pas entrer en tentation ; l’esprit est ardent, mais la chair est faible. 

» (Matthieu 26,41) Et Paul écrira aux chrétiens de Corinthe pour les 



encourager : « Dieu ne permettra pas que vous soyez éprouvés au-

delà de vos forces. Mais avec l’épreuve il donnera le moyen d’en 

sortir et la force de la supporter ». (1 Corinthiens 10,13) « Mes frères, 

quand vous butez sur toute sorte d’épreuves, pensez que c’est une 

grande joie ». Le psaume, en de brèves sentences, nous en a donné 

une clef : « C’est pour mon bien que j’ai souffert, ainsi, ai-je appris tes 

commandements. » « C’est pour mon bien » : voici la grande joie. Car, « 

avant d’avoir souffert, je m’égarais; maintenant, j’observe tes ordres. 

» Quand nous butons sur toute sorte d’épreuves, pensons que c’est 

une grande joie et disons : « Que j’aie pour consolation ton amour 

selon tes promesses à ton serviteur! Que vienne à moi ta tendresse, 

Seigneur, et je vivrai. » Car « l’épreuve vérifie la qualité de notre foi et 

produit en nous la persévérance. »





Chercher Dieu

Nous sommes des êtres sensibles. Les sensations, les 

sentiments, le feeling, les affects, prennent beaucoup de 

place dans nos fonctionnements. En fait chercher Dieu, 

un Dieu qui est si caché à nos sens, est une aspiration. 

C’est lui, son Esprit Saint, qui vient solliciter notre désir, 

notre âme, notre esprit. Même les moines expérimentent 

que Dieu est caché, qu’ils ne vivent pas dans une forme 

d’exaltation et cependant on vit avec lui, ou lui avec nous. 

Le chemin va vers la joie et la paix du cœur. La quête 

habite tous les aspects de notre vie.

Frère Marie, Abbaye de Lérins, 04 février 2022 



Éphésiens 4,1-6
Frères, moi qui suis en prison à cause du Seigneur, je vous encourage à suivre 
fidèlement l’appel que vous avez reçu de Dieu : ayez beaucoup d’humilité, de 
douceur et de patience, supportez-vous les uns les autres avec amour ; ayez 
à cœur de garder l’unité dans l’Esprit par le lien de la paix…Il n’y a qu’un seul 
Seigneur, une seule foi, un seul baptême, un seul Dieu et Père de tous, qui règne 
au-dessus de tous, par tous, et en tous. Psaume 23 …
Il obtient, du Seigneur, la bénédiction, et de Dieu son Sauveur, la justice. Voici le 
peuple de ceux qui le cherchent, qui recherchent la face de Dieu ! (Luc 12,54-59)
Jésus disait à la foule : « Quand vous voyez un nuage monter au couchant, 
vous dites aussitôt qu’il va pleuvoir, et c’est ce qui arrive. Et quand vous voyez 
souffler le vent du sud, vous dites qu’il fera très chaud, et cela arrive. Esprits 
faux ! L’aspect de la terre et du ciel, vous savez le juger ; mais le temps où nous 
sommes, pourquoi ne savez-vous pas le juger ? Et pourquoi aussi ne jugez-
vous pas par vous-mêmes ce qui est juste ? Ainsi, quand tu vas avec ton 
adversaire devant le magistrat, pendant que tu es en chemin efforce-toi de 
te libérer envers lui, pour éviter qu’il ne te traîne devant le juge, que le juge 
ne te livre au percepteur des amendes, et que celui-ci ne te jette en prison. Je 
te le dis : tu n’en sortiras pas avant d’avoir payé jusqu’au dernier centime. »  
Voici le peuple de ceux qui le cherchent, qui recherchent la face de Dieu, nous 
dit le Psaume (23) Rechercher Dieu c’est avant tout laisser retentir son appel 
en nos vies. C’est nous mettre en chemin de cet appel. Qu’est-ce que voir la 
face de Dieu ? Nous verrons Dieu tel qu’il est lorsque nous serons entièrement 
illuminés et transfigurés corps et âme par son Esprit Saint, tel que l’est le Christ 
dans la gloire. Mais dans l’aujourd’hui, dans notre vie et notre condition de tous 
les jours, qu’est-ce donc chercher la face de Dieu ? Qu’est-ce que la percevoir 
? Jésus nous dit dans l’évangile de ce jour (Luc 12,54-59) ; c’est discerner par 
nous-mêmes, juger, ce qui est juste et qui fait vivre Dieu en nos vies, ce qui en 
manifeste sa présence, sa vertu.
Or à l’école de notre Maître Jésus, ce qui est juste c’est faire œuvre de 
réconciliation, comme le Christ lui-même à travers le témoignage de son amour 
et de sa vérité nous a réconciliés avec Dieu, alors que nous étions encore



pécheurs. L’artisan de paix tend à la justice en fuyant et combattant ce qui 
enferme l’humain dans la fausseté. L’appel de l’Esprit Saint en nous, nous faire 
grandir dans les vertus du Christ, et ces vertus du Christ s’éprouvent et se 
manifestent avant tout dans l’humilité, la miséricorde et la patience, dans la 
quête de valeurs constructives, ce sont les supports d’un amour vrai. 
Nous pouvons pâtir de nos défauts, mais cela ne doit pas nous empêcher de 
rechercher sans cesse la face de Dieu, c’est-à dire de juger et discerner ce qui nous 
rapproche et nous établit dans notre filiation divine. Nous sommes sous le regard 
d’un seul Dieu et Père de tous, à travers lequel le Christ nous conduit.	 





Apprends-nous à prier

Le forgeron apprend l’art de forger en forgeant. On 

pourrait transposer par l’art de prier en priant. Mais 

avant tout la prière est une relation avant même d’être 

une pratique. Prier c’est entretenir une présence, c’est 

aussi la nommer, c’est pour cela que l’on dit aussi ‘lex 

orandi, lex credendi’ : on prie selon ce que l’on croit. 

Frère Marie, Abbaye de Lérins, 04 février 2022 



Lc 11, 1-4

« Seigneur apprends-nous à prier ! »

Prier, comme nous le dit par ailleurs Jésus, ce n’est pas rabâcher, se contenter 

de réciter des prières ou dire des mots. Ce que demandent les disciples à Jésus, 

c’est de pouvoir se situer sur un chemin de vie. La prière exprime la foi et doit 

informer, inspirer, une manière de vivre.

Par la prière, couramment appelée du ‘notre Père’, Jésus situe les disciples dans 

une filiation, et qui dit filiation, dit aussi ouverture à la fraternité. Se tourner vers 

le Père ouvre notre regard et élargi notre cœur.

Dans l’évangile de Luc nous trouvons une formulation plus simple et plus directe 

que dans celui de Matthieu.

Père !

Nous avons reçu l’Esprit du fils qui nous fait nous écrier, Abba ! Père !

La venue du Règne passe par le don de l’Esprit Saint que le Christ nous fait 

partager, et qui nous permet de vivre dignement la filiation dans laquelle nous 

sommes introduits ; chemin de sanctification.

Cette sanctification trouve son expression dans la miséricorde par laquelle Dieu 

nous fait un avec lui, miséricorde que Jésus nous apprend à imiter : « Soyez 

miséricordieux comme votre Père est miséricordieux. »

Cette prière filiale que nous enseigne Jésus, dont sa propre vie nous enseigne le 

chemin comme un pain quotidien, cette prière filiale nous fait sortir de tous les 

clivages. Cette prière nous enseigne comment faire tomber les murs de divisions, 

les murs de haine ou d’indifférence, car elle prend sa source dans la prière même 

du Christ Jésus, elle prend sa source dans sa relation au Père.

Et la tentation de laquelle nous devons être gardés, est celle de perdre la foi 

en cette filiation lorsque nous sommes confrontés à notre faiblesse, quand les 

situations nous dépassent, ou quand les relations nous semblent difficiles ou 

les agissements du mal insurmontables.

Seigneur apprend-nous à garder notre foi vivante et active, conduis-nous sur 

les bons chemins de notre filiation, afin que ton nom soit sanctifié !	



Notre profonde gratitude

au Frère Marie de l’abbaye de Lérins.


